Evangelisch-Lutherische
Bekenntnisgemeinschaft Sachsens e.V.

Rundbrief zum Advent AD 2025




Zu diesem Rundbrief

Liebe Leserinnen und Leser, liebe Schwestern und Bruder,

in diesem Jahr feiern wir das 1700-jahrige Jubildum des Konzils von Nizda, auf
dem ein wegweisendes und bis heute wichtiges Bekenntnis verabschiedet
wurde. Pfarrer Thomas Schadlich aus unserem Leitungskreis hat dazu eine
ausfiihrliche Wiirdigung geschrieben, die wir in diesem Rundbrief abdrucken.
Am Ende finden Sie die nachsten Termine, unseren Dank und GrifRe. Wir
winschen lhnen eine anregende und gesegnete Lektire.

Pfr. Karsten Klipphahn, Pfr.i.R. und Vorsitzender, Dresden

Das erste Konzil von Nicda (20. Mai 325 — 25. Juli 325)
I. Die Situation im Romischen Reich

Das erste Konzil von Nicaa ist ein Meilenstein in der Geschichte der Kirche und
feiert im Jahr 2025 sein 1700. Jubilaum. Darum soll es hier etwas ausfiihrlicher
gewdurdigt werden.

Die gesellschaftlichen Bedingungen fir die Christen anderten sich zu Beginn des
4. Jahrhunderts gravierend. Unter Kaiser Diokletian begann um 300 n.Chr. eine
Neustrukturierung des Romischen Reiches. Das Kaisertum wurde noch starker
sakralisiert, also durch die Bindung an die romischen Staatsgotter in eine
gottliche Dimension geriickt. Dem folgten viele Christen nicht, weil dies mit
dem Glauben an den einen Gott unvereinbar ist. 303 n.Chr. begann eine
reichsweite Christenverfolgung: Gottesdienste wurden verboten, christliche
Staatsbeamte inhaftiert, den Christen die Amterrechte entzogen. Viele Bischofe
wurden sogar gefoltert.

Kaiser Galerius setzte diese Politik zunachst fort, ehe er 311 n.Chr. die
Verfolgung der Christen einstellen lieR. Schon hier entstanden Versuche, die
Christen an den Staat und an den Kaiser zu binden. Nach dem Tod des Galerius
setzten Kdmpfe um die Nachfolge ein. Eusebius von Casarea, ein christlicher
Gelehrter und Geschichtsschreiber, berichtet: Konstantin der GroRe soll die
entscheidende Schlacht an der Milvischen Briicke 312 n.Chr. gewonnen haben,



s

nachdem er einige Zeit zuvor am Himmel ein Flammenkreuz gesehen hatte,
dazu ein Zeichen mit der Bedeutung: IN HOC SIGNO VINCES, d.h. ,,In diesem
Zeichen wirst du siegen.”

Es kam zu einer Wende in der Staatspolitik. Den Christen wurde erlaubt, ihren
Glauben offentlich zu leben, der Kaiserkult als Zwang wurde abgeschafft, die
Kirchen bekamen ihr Eigentum zuriick und die Vorrangstellung des christlichen
Glaubens wurde immer offenkundiger. Dies fliihrte auch dazu, dass sich immer
mehr Menschen dem christlichen Glauben zuwandten, und dies nicht nur aus
Glaubensgriinden, sondern auch mit taktischen Hintergedanken, was ihren
Aufstieg in der ,neuen” Gesellschaft betraf.

Auch wenn Kaiser Konstantin wohl nicht gleich ein glaubiger Christ wurde, er
liel sich erst auf dem Sterbebett taufen und war aus meiner Sicht zuerst
Politiker und Kaiser, so raumte er doch der Kirche zunehmend Rechte ein. Er
gewahrte allen Bischéfen Rechte und Ehren, die bis dahin nur Senatoren und
heidnischen Priestern zugestanden hatten. Viele dieser Bischofe trugen noch
die deutlich sichtbaren Spuren ihrer Verfolgung am Leib. Die Verfolgung unter
Diokletian und Galerius waren also noch ganz deutlich prasent, besonders auch
auf dem Konzil von Nicaa.

Kaiser Konstantin wurde, nachdem er den ostromischen Kaiser Licinius im
September 324 n.Chr. besiegte, zum Alleinherrscher im Reich. Sein grol3es
Anliegen war, das Romische Reich zu einen und zusammen zu halten. Da die
Kirche immer wichtiger wurde, lag dem Kaiser daran, auch die dogmatische
Einheit, also die Einheit im Glauben der Kirche, zu gewahrleisten. Denn es
wurden nach dem Ende der Verfolgungen und der Akzeptanz der Kirche grolRe
Unterschiede innerhalb der christlichen Gemeinde sichtbar. Dies ist nicht
verwunderlich, denn wenn der duRere Feind fallt, werden die inneren Graben
deutlich. Leider gilt dies nicht nur fir weltliche Bewegungen, sondern auch fir
uns Christen. Hier zeigt sich einmal mehr: ,Es ist hier kein Unterschied: Sie sind
allesamt Siinder und ermangeln des Ruhmes, den sie vor Gott haben sollen.”
(Romer 3, 22f.)

Besonders im Osten des Reiches gab es verschiedene theologische
Auseinandersetzungen, die der Einheit des Reiches, wie Konstantin es vorsah,
im Weg standen.

Um das Jahr 319 entflammte in Alexandrien, einer schon damals bedeutenden
Metropole in Agypten, ein Streit um die Person Jesu. Das Feuer dieser
Auseinandersetzung griff schnell um sich und binnen weniger Jahre erfasste
diese , Flamme“ weite Teile der Kirche. Ausloser dieses Streits waren Thesen
eines philosophisch und theologisch hochgebildeten Presbyters (Priesters)



s

namens Arius, dessen Predigten in Alexandrien sehr beliebt waren. Da die
bedeutenden Differenzen, die unter Punkt Il ndher beleuchtet werden, von den
Bisch6fen und sonstigen kirchlichen Wiirdentragern nicht allein gelost werden
konnten, drangte Kaiser Konstantin auf eine einheitliche Regelung der
verschiedenen Streitpunkte, eine der Aufgaben des ersten Konzils von Nicaa.
Denn aus Sicht Konstantins war die Sicherung des Religionsfriedens eine
wesentliche Aufgabe des Kaisers um seine Politik zu stlitzen. Deshalb beriefen
nicht die Bischofe oder der Bischof von Rom (der Papst), sondern der Kaiser das
Konzil nach Nicda, dem heutigen Iznik (Tiirkei), ein. Die Quellen sprechen
davon, dass zwischen 200 und 300 Bischofe nach Nicaa kamen, dazu durfte
jeder Bischof zwei Presbyter (Priester) und drei Diakone mitbringen, so dass
durchaus weit Gber 1000 geistliche Wiirdentrager an dem Konzil teilgenommen
haben dirften. Der romische Bischof entsandte zwei Legaten (diplomatische
Vertreter), die spater als erste im Namen des Papstes die Konzilsbeschliisse
unterzeichneten.

Die Bedeutung des Konzils ist nicht nur wegen der behandelten Lehrfragen so
hoch. Die vorhergehenden Synoden und Konzilien waren regional von
Kirchenvertretern selbst organisiert worden ohne entsprechende
Moglichkeiten einer Allgemeinverbindlichkeit bzw. Gesetzeskraft der
Beschliisse und deren Durchsetzungsfahigkeit. Das anderte sich jetzt, weil der
Kaiser selbst in seiner Autoritat die Beschliisse des Konzils bestatigte und sie
somit Gesetzeskraft im ganzen Romischen Reich erhielten. Den innerkirchlichen
Streit konnte dieses Konzil allerdings nicht beenden. Noch Jahrzehnte lang
sollte vor allem der ,arianische Streit” die Kirche und auch die Politik im Reich
bestimmen. Die Beschliisse wurden vielfach in Frage gestellt. Die Bischéfe von
Nicda, die damals mit groBer Mehrheit die Lehre des Arius ablehnten, waren
mude geworden. Sie suchten zunehmend den Kompromiss in der Kirche und
zwischen Kirche und Staat, als klare Entscheidungen. Erst 381 n.Chr., als die
Beschliisse aus Nicaa durch das erste Konzil von Konstantinopel bestatigt
wurden, kehrte etwas Ruhe ein. Dennoch halt sich die arianische Irrlehre bis
heute und gerade in den letzten Jahren feiert sie frohliche Urstand.

Il. Der arianische Streit
Der sogenannte ,arianische Streit”, der vor allem im Osten des Romischen

Reiches ausgebrochen war, drehte sich um Fragen die Person Jesu betreffend:
Ist Jesus Mensch oder Gott, oder beides? Wie ist es zu verstehen, wenn wir



s

Christen von nur einem Gott sprechen, dann aber von Gott Vater, Sohn und
Heiligem Geist? Jesus ist wahrer Gott — gibt es dann nicht zwei oder drei
Gotter? Ist Jesus, wenn er gottlich ist, von Beginn an (prdexistent), oder erst
spater — wie die Schopfung — geschaffen worden? Ist darin nicht ein
Widerspruch zu sehen?

Entflammt hatte dieses Feuer der Auseinandersetzung ein Presbyter (Priester)
mit Namen Arius. Er war ein hochgebildeter Mann, sowohl philosophisch als
auch theologisch bewandert. Zuerst werfen wir einen kurzen Blick auf die
theologische und philosophische Herkunft des Arius. Dies kann helfen, die
Grinde fiir seine Fragen, die dann zum Streit in der Kirche fihrten, besser zu
verstehen:

Arius lehnte sich an die Theologie des Origenes an, wonach der Sohn dem Vater
untergeordnet sei. Hinzu tritt die Annahme, dass Gott véllig selbstandig sein
muss und nur Gott die eine und einzige Quelle alles Geschaffenen ist. Es
existiert nichts, was nicht letztlich von Gott stammt. Eine Vermischung von
gottlichem und menschlichem Wesen lehnt Arius in Anlehnung an die
sogenannte antiochenische Schule ab. Hier nun stellt sich Arius die Frage nach
dem Verhaltnis von Gott-Vater und Gott-Sohn.

Arius vertrat die Auffassung, dass Gott nicht immer Vater gewesen sei, weil der
Sohn (Jesus) erst entstanden sei. Demnach kdnne der Sohn nicht von Anfang an
gewesen sein, wie Gott. Der Vater wird von Arius als vor dem Sohn existierend
verstanden. Damit Stellt Arius Vater und Sohn auf unterschiedliche Ebenen.
Logisch folgert Arius daraus, dass Jesus Christus — der Sohn ebenfalls ein
Geschopf Gottes sein muss. Allein der Vater sei ,ungezeugt” und der Sohn ware
nicht einfach von Beginn an existent, wie Gott selbst. Er sei in irgendeiner Art
und Weise spater entstanden.

Dabei betonte Arius sehr deutlich, dass der Sohn nicht wie jede andere Kreatur
sei und ein Rangunterschied auch zum Menschen bestehe. Der Sohn, so
behauptet er, sei aber ein vollkommenes Geschdpf und nicht wie die anderen
Geschopfe.

Nach Arius steht der Son also liber allen Geschopfen, ist aber wie sie
geschaffen und hat an ihrer Natur Anteil. Denn, so betont der Presbyter, Gott
ist unerreichbar und kann von keinem Geschdpf erkannt werden. Damit kann
nach dieser Lehre auch der Sohn den Vater nicht erkennen. ,Jener, der einen
Anfang hat, vermag den, der keinen Anfang hat, nicht zu erkennen oder zu
finden.” (Aus ,, Athanasius: Contra Arianos |“)

Schon damals fuhrten die Gegner des Arius, wie z.B. Bischof Athanasius, an,
dass die biblischen Belege dieser Lehre widersprechen. Besonders das



s

Johannesevangelium wurde in diesem Streit wichtig. Stellvertretend sei hier
nur eine Bibelstelle genannt, die deutlich macht, dass es eine grundlegende
Einheit zwischen Gott-Vater und Gott-Sohn, also Jesus, gibt. Christus spricht: Ich
und der Vater sind eins. (Joh. 10,30)

Die Reaktion des Arius zeigt, was bis heute passiert, wenn man klare Aussagen
nicht anerkennen will. Es wird versucht, sie zu verwassern. Arius meinte, dass
die Rede vom Sohn nur bildlich gemeint sei, eher eine Ehrenbezeichnung, aber
keinesfalls eine theologisch korrekte Beschreibung Jesu.

Zusammenfassend kann man Uber die Position des Arius folgendes festhalten:

1. Jesus Christus, der Sohn, ist ein Geschopf, das seine Existenz, wie alle
anderen Geschopfe, dem Willen Gottes verdankt.

2. Der Begriff ,Sohn“ ist lediglich ein Bild, um seine hohere Stellung
gegenlber den anderen Geschdpfen hervorzuheben. Keinesfalls ist damit
gemeint, dass Vater und Sohn die gleiche Stellung haben.

3. Der Status des Sohnes selbst ist keine Folge seiner Natur bzw. seines
Wesens als wahrer Gott. Die Bezeichnung ,Sohn“ ist lediglich ein
Ehrentitel und dient seiner Wiirdigung als Geschopf.

Athanasius, ein streitbarer Bischof und wichtiger Gegenspieler des Arius,
betont dagegen: Jesus ist wahrer Gott, nicht geschaffen, wie alle anderen
Kreaturen. Diese Vorstellung von Jesus hat zwei Folgen:

a) Allein Gott kann retten, nichts und niemand anderes. Er allein ist in der Lage,
die Macht der Stinde zu brechen und uns zum ewigen Leben zu fihren. Einem
Geschopf, egal welchem, ist es nicht moglich, uns zu erlosen.

Die Liturgie der Kirche und das Neue Testament bezeichnen Jesus als Heiland.
Wenn Jesus Christus, der Sohn, wie Arius sagt, lediglich ein Geschopf Gottes
sei, wie kann er dann der Erl6ser sein? Denn nur Gott allein kann erlésen und
retten. Die Argumentation gegen die Lehre des Arius lautet dann:

1. Nur Gott kann retten.

2. Jesus Christus ist der Retter und rettet.

3. Deshalb ist Jesus Christus Gott.

Das Heil verlangt das gottliche Eingreifen. Bischof Athanasius stiitzt sich auf
Joh. 1, 14: ,Das Wort ward Fleisch und wohnte unter uns.“ Gerade das ist das
Besondere am christlichen Glauben, dass Gott selbst in unsere Situation
hineintritt, um sie zu verandern und uns zu retten. Die arianische Lehre
verkennt dieses Wunder, oder kann es nicht wirklich anerkennen.

b) Zum Zweiten blickt Athanasius in die Tradition der Kirche und stellt dar, dass
Christen Jesus Christus verehren und anbeten. Im 4. Jahrhundert waren das
Gebet zu Jesus und die Verehrung Jesu Kennzeichen dafiir, wie 6ffentliche



s

christliche Gottesdienste stattfanden, so wie sie bis heute stattfinden. Wenn
Jesus Christus ein Geschopf ist, wie Arius behauptet, dann machen sich
Christen tatsachlich der Gotteslasterung schuldig, sind also Gotzendiener. Aber
Christen, so betont Athanasius, ist es ausdricklich verboten, jemanden oder
irgendetwas aulSer Gott anzubeten. Deshalb folgert Athanasius: Weil Jesus
Christus Gott ist, tun die Christen recht daran, ihn zu verehren und anzubeten.
Denn dadurch erkennen sie an, was er seinem Wesen nach wirklich ist — Gott,
der Mensch geworden ist.

Der arianische Streit musste, wie unter Punkt | beschrieben, beigelegt werden,
um den Frieden in der Kirche und im Romischen Reich nicht zu gefahrden. Im
Konzil von Nicaa ging die Diskussion bald um zwei Begriffe, die das Verhaltnis
von Vater und Sohn beschrieben: Viele, vor allem die Anhanger der Lehre des
Arius, vertraten den Begriff ,,homoi-usios”, d.h. ,,von dhnlicher Substanz,
wesensahnlich®. Die Gegner des Arius vertraten den Begriff, der letztlich die
Oberhand gewann und in den Konzilien festgeschrieben wurde. Er
unterscheidet sich nur durch einen kleinen Buchstaben, reprasentiert aber ein
ganz anderes Verstandnis: ,homo-usios®, d.h. ,von gleicher Substanz,
wesensgleich”.

Das Glaubensbekenntnis von Nicaa in seiner Endgestalt nach dem Konzil von
Konstantinopel 381 n.Chr. erklart und bekennt deshalb: Christus ist ,,Gott von
Gott, Licht vom Licht, wahrer Gott vom wahren Gott, gezeugt, nicht geschaffen,
eines Wesens mit dem Vater.” (EG 805)

Diese Aussage gilt seitdem in allen christlichen Kirchen als MaRstab der
Rechtglaubigkeit. Denn daran hangt aus meiner Sicht nicht nur die Frage nach
der Bedeutung Jeus, sondern die alles entscheidende Fragen nach unserem
Heil, unserer Erlésung von Stinde und Tod.

lll. Die Bedeutung fiir heute

In unserer Gesellschaft werden alte Erkenntnisse, vor allem sogenannte
Dogmen (verbindliche, normative Glaubensaussagen), oft in Frage gestellt. Dies
brauchen wir nicht nur negativ zu sehen, denn es hat auch einen positiven
Effekt. Wir werden als Kirche und als einzelne Christen immer neu
herausgefordert, den Wert der iberlieferten Glaubenssatze zu bedenken und
so auch fiir uns selbst neu zu erkennen.

Vor 1700 Jahren war der Kern des christlichen Glaubens, namlich die Person
Jesu, umstritten. Deshalb entbrannte ein ernster Kampf um die Wahrheit in der



s

Kirche. Das Bekenntnis von Nicda hat in seiner Klarheit und Eindeutigkeit dazu
beigetragen, dass die Kirche durch diese schwere Krise hindurchgehen konnte.
Zur Person Jesu besteht seitdem in der Kirche Klarheit. Und alle weiteren
Streitigkeiten Uber die Person Jesu, auch die in unseren Tagen, finden eine
eindeutige Antwort in diesem Bekenntnis.

Doch leider werden die Gedanken des Arius immer wieder in aktualisierter
Weise aufgenommen, und diese Irrlehre strebt immer wieder nach oben.
Unsere Aufgabe ist es, darauf mit Hilfe des Nicanischen Bekenntnisses zu
reagieren.

Ein Beispiel dazu sind die Lehren der ,,Zeugen Jehovas”. Sollten Sie einmal mit
einem Anhanger dieser christlichen Sondergemeinschaft ins Gesprach
kommen, dann fragen Sie einfach nach der Bedeutung Jesu Christi. Die Zeugen
Jehovas werden nie sagen, dass Jesus wahrer Gott ist, Gott, der Mensch
geworden ist und uns durch sein Opfer am Kreuz von aller Stinde erlost hat. Die
Zeugen Jehovas, wie eigentlich alle Glaubensgemeinschaften der Welt auBer
den Christen, meinen: Weil Gott absolut, heilig und deswegen voéllig fehlerfrei
ist, kann es nicht sein, dass er sich in das Menschsein erniedrigt. Jesus kann fir
sie deshalb nicht Gott sein. Genau diese Irrlehre vertrat schon Arius mit seinen
Thesen.

Bei vielen Irrlehren ist es so, dass sie immer verstandlich erscheinen wollen. Ein
Geheimnis leuchtet uns nicht unmittelbar ein, deshalb wird es abgelehnt, oder
man versucht, es durch rationale Erklarungen zu beseitigen. Doch dieser
einfache Weg muss nicht immer wahr sein. Jesu Anspruch, der Weg, die
Wahrheit, das Leben, der alleinige Mittler (Joh. 14,6), Erfiller aller Firbitten
(Joh. 14,14) und Erléser von Siinden (Mark. 2,5ff.) zu sein, liel sich schon
damals nicht mit Vorstellungen, Traumereien oder auch rein rationaler
Erkenntnis vereinbaren. Dies macht es bis heute vielen Menschen schwer, in
Jesus den zu bekennen, wie ihn Gottes Wort uns zeigt.

Christlicher Glaube weil3, dass er nichts, nicht einmal die irdischen Dinge bis ins
letzte Detail ergriinden und erklaren kann. Unser Glaube weil, dass es mehr
gibt als der Verstand und die Logik erkennen kénnen und ist gerade deshalb
Uberaus vernlnftig.

Das Bekenntnis von Nicda geht genau diesen Weg. Es lasst das Geheimnis
stehen und stellt dennoch Wahrheit fest. Deshalb ist dieses Dogma auch in
Form eines Bekenntnisses formuliert. Einige Satze daraus (im kursiven Druck)
mochte ich hier kurz erwahnen:

Wir glauben an den einen Herrn Jesus Christus, Gottes eingeborenen Sohn, aus
dem Vater geboren vor aller Zeit. Ganz deutlich wird hier klargestellt, dass Jesus



s

eben nicht erst seit seiner Geburt durch Maria existent ist, so wie es Arius
behauptet. Nein, er war bereits vor aller Zeit aus dem Vater geboren,
,praexistent”, so heildt es mit einem Fremdwort in der Theologie. Das bedeutet
fr uns, dass wir in Jesus Christus auch den Schopfer ansprechen, weil er
bereits vor der Erschaffung der Welt war. Deshalb ist durch ihn alles
geschaffen. Wir missen aus diesem Grund festhalten, dass das gesamte Alte
Testament auf Jesus hinlduft, weil er bereits da war und der Gott Israels kein
anderer ist, als der, den wir in Jesus Christus bekennen.

Jesus ist wahrer Gott vom wahren Gott. Die Arianer verstanden es, die Bibel in
ihrem Sinn zu interpretieren. Ohne Probleme konnten sie Jesus ,Sohn Gottes”
nennen, obwohl er aus ihrer Sicht lediglich ein Geschopf war. So wird diese
Aussage zu einem Ehrentitel eines Menschen erklart. Biblisch will man das mit
Psalm 82,6f. begriinden, isoliert diese Stelle aber vom Gesamtzeugnis der
Heiligen Schrift. Das Bekenntnis wahrer Gott vom wahren Gott hat zum Ziel,
diese Relativierung des Wesens Jesu zu verhindern. Es stellt eindeutig fest, dass
Jesus Gott ist (vgl. Joh. 3,16).

Das Bekenntnis halt fest, Jesus ist gezeugt, nicht geschaffen. Schopfung schafft
Niedrigeres und Zeugung schafft Gleiches. Eine Zeugung ist vom gleichen
Wesen, von gleicher Natur wie der Erzeuger. So zeugen Eltern ein Kind, das von
gleicher Natur ist wie die Eltern. Wenn z.B. ein Tischler etwas erschafft, dann
stellt er einen Tisch her. Dieser ist aber nicht von gleicher Natur wie sein
Erschaffer, sondern von materieller Natur, ohne Seele und Geist. Damit ist der
Tisch eine andere, eine niedrigere Seinsstufe. Gezeugt, nicht geschaffen, diese
Formulierung stellt also Jesus, den Sohn, auf die gleiche Seinsstufe wie den
Vater.

Wenn es heilkt: eines Wesens mit dem Vater (homo-usios), wird dies noch
einmal in aller Deutlichkeit bekannt. Eine Abschwachung oder eine andere
Interpretation des Ausdrucks ,Sohn“ ist mit diesem Bekenntnis nicht mehr
moglich.

Ein glaubiger Christ kann deshalb bis zum heutigen Tag daran erkannt werden,
wie er sich zu Jesus Christus verhalt. Entweder er akzeptiert, dass der Sohn und
der Vater eins sind (vgl. Joh. 10,30), oder er verwirft dies und ist kein Christ,
denn er stellt sich nicht nur gegen die Kirche, sondern auch gegen die
Wahrheit, wie sie in der Bibel geoffenbart ist. Dies ist gerade in unseren Tagen
von grolRer Bedeutung, sowohl im Dialog mit anderen Religionen als auch mit
agnostischen und atheistischen Weltanschauungen. Denn die Tragfahigkeit
unseres Glaubens steht und fallt mit der Person Jesu.



s

Wer in Jesus nur den Revolutiondr von Nazareth sieht (so z.B. der
Linkenpolitiker Gregor Gysi), fir den wird er niemals zum Erlser und Retter. Er
bleibt ein Lehrer oder Ideologe. Flir wen Jesus nur ein Vorbild ist, flir den
besteht die Gefahr an diesem Jesusbild zu zerbrechen. Er wird lediglich seine
eigenen Unzulanglichkeiten erkennen, aber nicht wahrnehmen, dass Jesus, der
Sohn, fiir uns Menschen und zu unserem Heil vom Himmel gekommen ist.

Wer Jesus nicht als wahren Gott bekennen kann, fir den wird das Evangelium
zu einer menschlichen Lehre. Doch diese kann uns nicht retten, sie kann uns
auch nicht von Siinde erlésen. Das kann nur das gottliche Evangelium von Jesus
Christus, wahrem Gott, der Fleisch angenommen hat durch den Heiligen Geist.
Wie bei allen Bekenntnissen reicht es nicht, sie nur zu sprechen. Gerade das
Bekenntnis von Nicda-Konstantinopel kdnnen wir immer neu verinnerlichen.
Eine grolRe Hilfe dazu ist das Kirchenjahr. Es beginnt eben nicht mit der Geburt
Jesu in dieser Welt vor gut 2000 Jahren, sondern mit der Erwartung, dass der
Retter, der schon ewig ist, zu uns kommt. Dies ist die Adventszeit.
Weihnachten, Ostern, Himmelfahrt, Pfingsten bis hin zu den letzten Sonntagen
des Kirchenjahres, all diese Feste bezeugen Jesus als den wahren Gott, der fir
uns zur Erlésung Mensch geworden ist.

Thomas Schadlich, Pfarrer in GauBig

Informationen und Dank

Einladung zur Friihjahrstagung 21. Marz 2026 - Flyer dazu liegt bei!

Wir mochten herzlich einladen flir unsere nachste Friihjahrstagung mit
Mitgliederversammlung. Zum Thema ,Zuversichtlich leben trotz unsicherer
Zeiten” hat Herr OLKR Dr. Thilo Daniel zugesagt. Wir freuen uns auf sein
Kommen. Bitte laden Sie reichlich dazu ein: Samstag, 21. Marz 2026!

Wir treffen uns im Ev.-Luth. Gemeindezentrum Ottendorf-Okrilla, Kirchstr. 2,
01458 Ottendorf-Okrilla.

Den genauen Ablaufplan entnehmen Sie bitte dem beiliegenden Flyer.
Anmeldungen (nur wegen des Mittagessens erforderlich!) bitte bis spatestens
7. Marz 2026!



s

Bibel- und Wanderriistzeit in Rosenthal 2026

Auch der Termin fir die nachste Herbst-Bibel- und Wanderristzeit in
Rosenthal/Sachs. Schweiz steht bereits fest: Sonntag, 6.09. — Freitag,
11.09.2026. Das Faltblatt zum Anmelden folgt mit unserem nachsten
Rundbrief. Bitte merken Sie sich beide Termine vor, beten Sie mit um Gottes
Segen fir unsere Vorhaben und laden Sie gerne auch andere dazu ein!

Dank mit Weihnachts- und Neujahrswiinschen

Liebe Leserinnen und Leser, liebe Schwestern und Brider,

auch diesmal ist es mir ein grofles Anliegen, lhnen allen, auch im Namen des
Leitungskreises, ein herzliches ,,Dankeschén® zu sagen. Haben Sie vielen Dank
fir lhre bleibende Treue und Verbundenheit mit den Anliegen unserer
Bekenntnisgemeinschaft, fur alle Gebete, Anregungen, kritische Anfragen und
finanzielle Unterstlitzung. Sie haben damit unseren Dienst maRgeblich mit
erméglicht. Der beiliegende Uberweisungstriger soll Ihnen eine Hilfe sein, falls
Sie uns auch diesmal mit einer Spende unterstitzen moéchten. Vielen Dank!

Zugleich mochten wir lhnen, lhren Familien, Kirchgemeinden und
Landeskirchlichen Gemeinschaften eine reich gesegnete Advents- und
Weihnachtszeit wiinschen. Wir feiern die erste Ankunft unseres Herrn Jesus
Christus. Damals wurde er von der Jungfrau Maria in Bethlehem geboren und in
eine armselige Krippe gelegt. Nun warten wir auf sein zweites und endgiiltiges
Kommen, bei dem ER in Herrlichkeit kommen und alles richtig und gut machen
wird. Das ist unsere Freude und ermutigt uns, IHM nachzufolgen und fiir Gottes
Reich zu wirken, so wie ER uns dazu beauftragt und Krafte gibt.

»Das Licht scheint in der Finsternis, und die Finsternis hat’s nicht ergriffen. ...
ER kam in sein Eigentum; und die Seinen nahmen ihn nicht auf. Wie viele ihn
aber aufnahmen, denen gab er Macht Gottes Kinder zu werden: denen, die an
seinen Namen glauben.” (Joh. 1, 5.11f.)

In der Verbundenheit unseres Glaubens griiSe ich Sie herzlich - auch im Namen
unseres Leitungskreises —

Ihr Pfarrer i.R. Karsten Klipphahn, Dresden

10



